

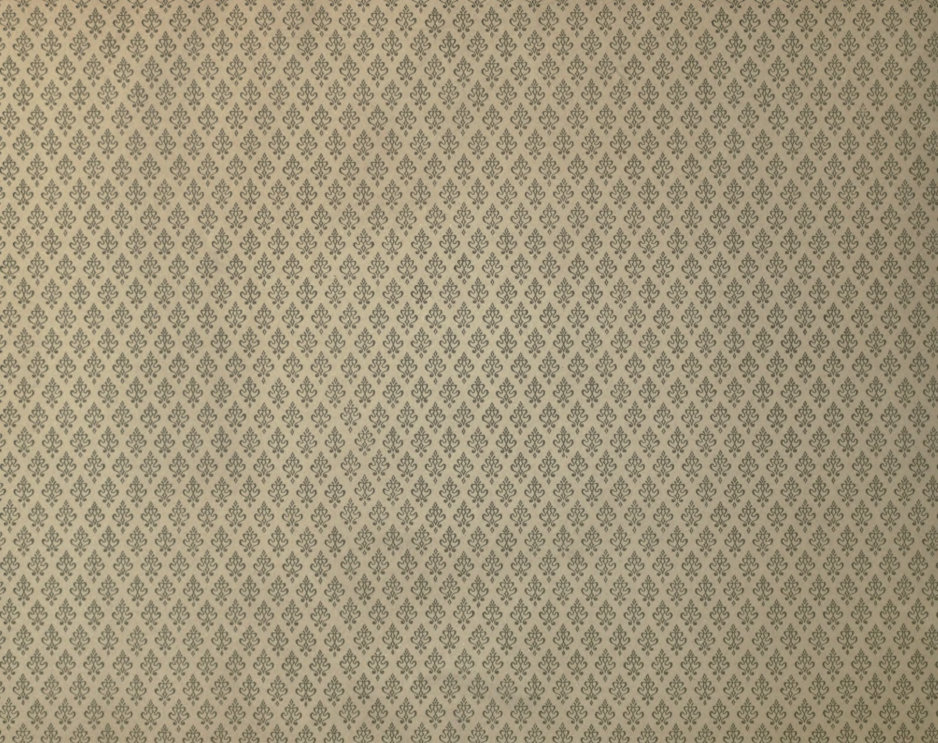
# VIËTOR,

THE ANGLO-SAXON

RUNIC CASKET.



UNIVERSITY
OF
TO A D NTO
LIBRARY







6660

THE

ANGELSÄCHSISCHE

### RUNENKÄSTCHEN

AUS

AUZON BEI CLERMONT-FERRAND.

FÜNF TAFELN IN LICHTDRUCK MIT ERKLÄRENDEM TEXT

VON

WILHELM VIËTOR

PROFESSOR AN DER UNIVERSITÄT MARBURG.

HEFT 1. - TAFELN.

MARBURG IN HESSEN
N. G. ELWERT'SCHE VERLAGSBUCHHANDLUNG
1901.

ANGLO-SAXON

### RUNIC CASKET.

(THE FRANKS CASKET.)

FIVE PHOTOTYPED PLATES
WITH EXPLANATORY TEXT

BY

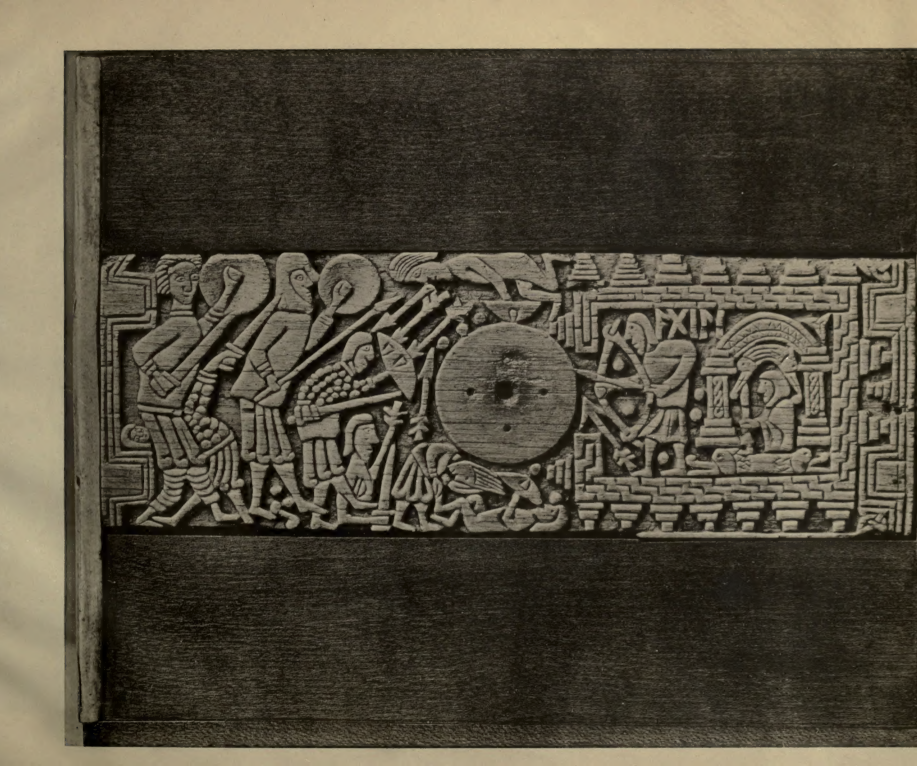
WILHELM VIËTOR

PH. D., M. A. (MARB.), PROFESSOR IN THE UNIVERSITY OF MARBURG.

PART 1. - PLATES.

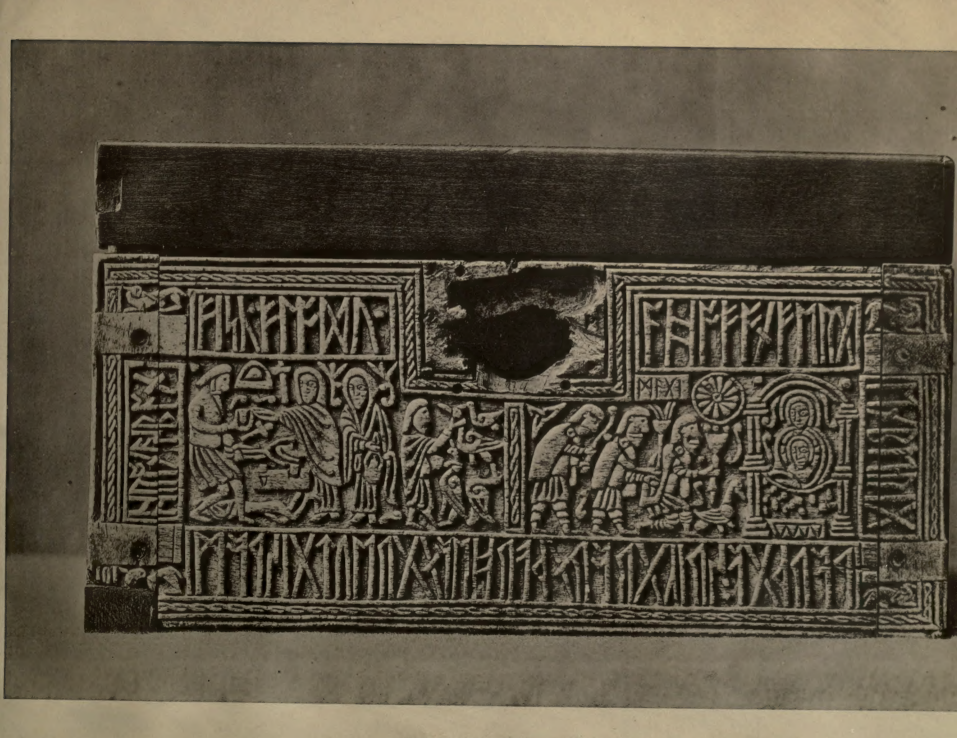
5 H 3 7 5 2 2 7 7 0 2

MARBURG IN HESSEN
N. G. ELWERT'SCHE VERLAGSBUCHHANDLUNG
1901.



Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation

http://www.archive.org/details/anglosaxonrunicc00viuoft







RECHTE SEITE - RIGHT SIDE











ANGELSÄCHSISCHE

## RUNENKÄSTCHEN RUNIC CASKET.

AUS

AUZON BEI CLERMONT-FERRAND.

FÜNF TAFELN IN LICHTDRUCK MIT ERKLÄRENDEM TEXT

VON

WILHELM VIËTOR

PROFESSOR AN DER UNIVERSITÄT MARBURG.

HEFT 2. — TEXT.

MARBURG IN HESSEN N. G. ELWERT'SCHE VERLAGSBUCHHANDLUNG 1901.

THE

ANGLO-SAXON

(THE FRANKS CASKET.)

FIVE PHOTOTYPED PLATES WITH EXPLANATORY TEXT

BY

WILHELM VIËTOR

PH. D. M. A. (MARB.), PROFESSOR IN THE UNIVERSITY OF MARBURG.

PART 2. — TEXT.

MARBURG IN HESSEN N. G. ELWERT'SCHE VERLAGSBUCHHANDLUNG 1901.



#### I. GESCHICHTE DES KÄSTCHENS.

Was von der Geschichte des Kästchens bis zum Jahr 1867 bekannt war, ist von Stephens, Runic Monuments, I, S. 470 f. zusammengestellt. Der englische Altertumsforscher Augustus W. Franks, dem Stephens seine Nachrichten verdankt, entdeckte das Kästchen Ende der 50er Jahre bei einem Antiquitätenhändler in Paris. Es war in Stücken und unvollständig. Wie der letzte Besitzer, Professor Mathieu in Clermont-Ferrand, Franks mitteilte, hatte das Kästchen vorher den Frauen eines Bürgerhauses in Auzon, Dep. Haute-Loire, Arr. Brioude (nicht Brionde) als Arbeitskästchen gedient. Einer der Söhne brach die silbernen Beschläge los, wodurch das Kästchen auseinanderfiel. Eine Seite war, wie man annahm, auf den Dünger geworfen und in die Weinberge verschleppt worden. Franks erwarb die übrigen Teile und schenkte das Kästchen später dem Britischen Museum. Es ist in England als the Franks Casket bekannt.<sup>1</sup>

Die vierte Seite des Kästchens galt für verloren. Im August 1894 erfuhr ich von Mr. C. H. Read im Britischen Museum (Anglo-Saxon Room), dass sie sich seit einiger Zeit in Florenz befinde. Zwei Jahre später verwies mich Mr. Read an Herrn Prof. S. Söderberg in Lund.<sup>2</sup> Dieser gab mir am 28. August 1896 briefliche Auskunft, die Signor B. Supino am Museo Nazionale in Florenz am 9. März 1900 auf meine

#### I.—HISTORY OF THE CASKET.

What was known of the history of this casket up to 1867 has been put together by Stephens, in his Runic Monuments, vol. I, p. 70 sq. The English antiquarian Augustus W. Franks, to whom Stephens was indebted for his information, discovered the casket late in the fifties in the shop of a dealer in antiquities in Paris. It was in pieces and incomplete. According to the account given to Franks by its late owner, Professor Mathieu of Clermont-Ferrand, the casket had previously been used as a work-box by the ladies of a middle-class family at Auzon. Dep. Haute-Loire, Arr. Brioude (not "Brionde"). One of the sons broke off the silver mountings, whereupon the casket fell to pieces. One end was supposed to have been thrown on a heap and carried out to manure the vines. Franks purchased the remaining parts, and afterwards presented the casket to the British Museum. In England it is known as the Franks Casket.

The fourth side of the casket was thought to be lost. In August 1894 I was told by Mr. C. H. Read, of the British Museum, Anglo-Saxon Room, that it had for some time been preserved in Florence. Two years later Mr. Read referred me to Prof. S. Söderberg of Lund.<sup>2</sup> In a letter dated August 28, 1896, Prof. Söderberg gave me the desired information, which, on further inquiries, was corrected in

¹ Die Sache wird von Hofmann, Sitzungsberichte etc., S. 665 (s. u.) etwas anders dargestellt. Erkundigungen, die der jetzige Pfarrer von Auzon auf meine Bitte freundlichst angestellt hat, sind ohne Ergebnis geblieben. Nach Napier, An English Miscellany (s. u.), S. 363, erfuhr aber Mr. W. H. J. Weale vor einigen Jahren auf Befragen in Auzon und Brioude, dass das Kästchen ursprünglich der Kirche des hl. Julian in Brioude gehört habe. Hofmanns Annahme, das Kästchen habe sich vor Jahren in einer Sakristei in Clermont befunden und sei an einen (angeblich) englischen Antiquitätenhändler verkauft worden, ist daher, wie Napier hervorhebt, irrig.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Mitteilung der Academy, 2. Aug. 1890, S. 90, dass Prof. Söderberg die verlorenen Stücke in Florenz entdeckt habe, war mir s. Z. entgangen. Hier wird zum ersten Male die Behauptung aufgestellt, dass die Stücke die Darstellung einer Szene aus dem Sigurdmythus enthalten.

¹ The story is somewhat differently told by Hofmann, Sitzungsberichte, etc.. p. 665 (cf. below). Inquiries kindly made on my behalf by the present curé of Auzon have led to no result. Napier (An English Miscellany, p. 363; cf. below), however, states that Mr. W. H. J. Weale was told, on inquiries made some years ago at Auzon and Brioude, that the casket had originally belonged to St. Julian's at Brioude. Hofmann's supposition that the casket had once been in a sacristy at Clermont, and had subsequently been sold to a dealer (presumably English) in antiquities, is therefore, as Napier remarks, erroneous.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A note in the *Academy*, August 2, 1890, p. 90, that Prof. Söderberg had discovered the lost fragments at Florence, had been overlooked by me at the time. Here it is stated for the first time that these fragments include a representation of a scene from the Sigurd myth.

Anfrage in einigen Punkten richtig gestellt hat. Hiernach vermachte Comm. Luigi Carrand (der, wie Prof. Söderberg sagt, das Kästchen an Franks verkauft hat 1) vor seinem 1888 erfolgten Tode seine Kunstgegenstände und Altertümer dem Museo Nazionale in Florenz. Darunter war auch die vierte Seite des Franks'schen Kästchens. Woher Carrand sie erhalten hatte, war nicht gesagt. Söderberg bekam die Carrand'sche Sammlung im Sommer 1890 zu sehen. Durch ihn erfuhren Stephens, Bugge u. a. von dem neuen Funde.

Das Kästchen, das aus einer Art Walfischbein besteht und 22,8 × 19 × 13 cm misst, ist jetzt im Anglo-Saxon Room des Britischen Museums unter Glas auf einem Postament aufgestellt. Die vierte Seite ist durch eine Nachbildung des Florentiner Originals (nach Photographie) ersetzt.

#### II. BESCHREIBUNGEN, ABBILDUNGEN UND AUSGABEN.

Die erste Nachricht über das Kästchen gab A. W. Franks im Archæological Journal, XVI (London 1859), S. 391 ff. Im Anschluss hieran lieferte D. H. Haigh, The Conquest of Britain (London 1861), S. 42 ff., eine kurze Beschreibung und teilte die Runeninschriften mit. Eine ausführliche Besprechung wird dem Kästchen von G. Stephens, The Old-Northern Runic Monuments of Scandinavia and England, I (London und "Köbenhavn" 1866-67), S. 470 ff., gewidmet. Abbildungen (der linken Seite, der Rückseite, der Vorderseite, des in London befindlichen Stückchens der rechten Seite und des geschnitzten Teiles des Deckels) in Originalgrösse, nach Zeichnungen, die J. M. Petersen 1867 auf Grund von Abgüssen angefertigt und "chemitypirt" hatte, sind in den Text eingefügt. Eine briefliche Äusserung S. Bugges (besonders über die linke Abteilung der Vorderseite) von Februar 1868 druckt Stephens, S. LXIX f. Kleinere Nachträge sind auch im zweiten und im dritten Bande der Runic Monuments enthalten. Der Aufsatz K. Hofmanns "Über die Clermonter Runen" in den Sitzungsberichten der Münchener Akademie, 1871, S 665 ff., beruht auf einer Zeichnung von Dr. W. Arndt nach dem Abguss in Clermont-Ferrand.2 Die "Verse vom Walfische" hat R. P. Wülcker (jetzt some details by Signor B. Supino of the Museo Nazionale in Florence, on March 9, 1900. According to these accounts Comm. Luigi Carrand (who, as Prof. Söderberg remarks, sold the casket to Franks') some time before his death (in 1888) bequeathed his antiquities and objects of art to the Museo Nazionale in Florence. Among these was the fourth side of the Franks Casket. Where Carrand had acquired it was not known. Söderberg came across the Carrand Collection in the summer of 1890. Through him Stephens, Prof. Bugge and others were informed of the new discovery.

The casket, which is made of some kind of whale-bone, and which measures 9 to  $7\frac{1}{2}$  to  $5\frac{1}{8}$  in., has been inclosed in a glass case, and placed on a pedestal, in the Anglo-Saxon Room of the British Museum. The fourth side has been supplemented by a facsimile (from a photograph) of the Florence original.

#### II.—DESCRIPTIONS, ILLUSTRATIONS AND EDITIONS.

The first account of the casket was given by A. W. Franks in the Archæological Journal, vol. XVI (London 1859), p. 391 sqq. From this source D. H. Haigh drew his short description in his Conquest of Britain (London 1861), p. 42 sqq., where also the runic inscriptions were printed. The subject was treated in detail by G. Stephens in The Old-Northern Runic Monuments of Scandinavia and England, vol. I (London and "Köbenhavn" 1866 - 67), p. 470 sqq. Full size illustrations (of the left side, the back, the front, the London fragment of the right side, and the sculptured part of the top), drawn and chemityped in 1867 by J. M. Petersen, from casts of the original, are inserted into the text. A letter from Prof. S. Bugge, more especially dealing with the left division of the front, and dated from February 1868, has been printed by Stephens on p. LXIX sq. Various additional notes may be found in the second and third volumes of Stephens's work. A paper by K. Hofmann, on the "Clermont Runes," in Sitzungsberichte der Münchener Akademie, 1871, p. 665 sqq., is based on a drawing by Dr. W. Arndt, from the cast at Clermont-Ferrand.2 The "Verses on the Whale" were edited by R. P. Wülcker (now

<sup>&#</sup>x27; Dies ist schwerlich richtig. Napier berichtet a. a. O. nach Weale, dass die vierte Seite später in Auzon in einer Schublade entdeckt und von M. Carrand aus Lyon gekauft worden sei.

Wie Napier a. a. O. angibt, gehört dieser Abguss jetzt einer Tochter Mathieus und ist wahrscheinlich von den Bruchstücken abgenommen worden, als sie in Mathieus Besitz waren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is hardly correct. Napier states, l.c., after Weale that the fourth side was subsequently discovered in a drawer at Auzon, and was purchased by M. Carrand, of Lyons.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> According to Napier, l.c., this cast is now owned by a daughter of Mathieu and was probably taken from the fragments when in his possession.

Wülker) in Runen und Umschrift in seiner Bearbeitung von C. W. M. Greins Bibliothek der angelsächsischen Poesie. I (Kassel 1883), S. 281 ff., herausgegeben und Stephens' Abbildung der Vorderseite in photolithographischer Verkleinerung reproduzirt. Die bis dahin vorliegenden Schriften bespricht Wülker in seinem Grundriss zur Geschichte der angelsächsischen Litteratur (Leipzig 1885), S. 356 ff. In demselben Jahre erschien H. Sweets Ausgabe der Inschrift in The Oldest English Texts (E. E. T. S., No. 83, London 1885), S. 125 f. Wülkers Geschichte der englischen Litteratur (Leipzig 1896), S. 19, enthält verkleinerte Wiedergaben der Vorderseite und des Deckels in Farbendruck (wie es scheint, nach Photographien) nebst erklärendem Text. Eine verkleinerte Abbildung der Wielandszene auf der Vorderseite nach einer Originalphotographie steht auch bei O. L. Jiriczek, Die deutsche Heldensage, 2. Auflage (Sammlung Göschen, Leipzig 1897), S. 162.

Die Florentiner Stücke des Kästchens sind erst 1900 bekannt gemacht worden. Stephens wollte es im vierten Bande der Runic Monuments; dieser ist aber, da Stephens 1895 starb, nicht erschienen. Auch Bugge hat die von Söderberg vor einigen Jahren erbetenen Photographien bisher nicht — wenigstens nicht öffentlich — benutzt. Noch in der neuesten Litteratur, wie bei Jiriczek, a. a. 0. und Deutsche Heldensagen, I (Strassburg 1898), und bei Symons, "Heldensage", in Pauls Grundriss der germanischen Philologie, III, 2. Auflage (Strassburg 1900), findet sich keine Erwähnung der vor 10 oder 12 Jahren aufgetauchten Stücke. Dr. H. Graeven in Rom, der mir im Jahre 1898 Abzüge seiner in Florenz gemachten Aufnahmen freundlichst mitgeteilt hat, wird diese in die zweite Serie seiner Photographien frühchristlicher und mittelalterlicher Elfenbeinwerke aufnehmen und meine (vorläufige) Lesung der Florentiner Inschrift in seinem Katalog demnächst abdrucken.

Den von mir in diesem Buche veröffentlichten Abbildungen in natürlicher Grösse liegen Originalaufnahmen des Kästchens, einschliesslich der ergänzten vierten Seite, von Mr. Dossetter im Britischen Museum zu Grunde. —

Nachdem die Tafeln für das vorliegende Buch hergestellt und das Ms. des Textes abgeschlossen waren, erfuhr ich (im März 1900) durch Mr. Read, dass eine Schrift über das Kästchen von E. Wadstein in Upsala vor kurzem erschienen sei und eine andere von A. Napier in Oxford in nächster Aussicht stehe. Obwohl ich sofort in der Kgl. Bibliothek in Berlin nach Wadsteins Arbeit fragte und ein Exemplar von dem deutschen Verleger verschrieb, bekam ich sie erst nach Wochen (und zunächst nur leihweise) in die Hände. Sie ist in den Skrifter utgifna af K. Humanistika Vetenskaps-Samfundet i Upsala (VI, 7)

"Wülker"), in runes and transliteration, in his new edition of C. W. M. Grein's Bibliothek der angelsächsischen Poesie, vol. I (Cassel 1883), p. 281 sqq, together with a reduced facsimile, in photolithography, of Stephens's plate of the front of the casket. The literature published on the subject up to that date was discussed by Wülker in his Grundriss zur Geschichte der angelsächsischen Litteratur (Leipzig 1885), p. 356 sqq. In the same year H. Sweet's edition of the inscription appeared in The Oldest English Texts (E. E. T. S., No. 83, London 1885), p. 126 sq. Wülker's Geschichte der englischen Litteratur (Leipzig 1896), p. 19, includes reproductions, on a reduced scale, in chromotypy, of the front and the top (apparently from photographs), with explanatory text. A reduced reproduction of the Weland scene on the front from an original photograph may also be found in O. L. Jiriczek, Die deutsche Heldensage, second ed. (Sammlung Göschen, Leipzig 1897), p. 162.

The Florence portions of the casket were only published in 1900. Stephens intended including them in the fourth volume of his Runic Monuments, which, however, owing to his death, in 1895, has never appeared. Also Bugge, who, several years ago, applied for photographs to Söderberg, has hitherto made no use of them, at all events no public use. Even in the most recent publications, such as Jiriczek's, l. c., and Deutsche Heldensagen, vol. I (Strassburg 1898), and Symons's treatise on "Heldensage" in Paul's Grundriss der germanischen Philologie, vol. III, second ed. (Strassburg 1900), no mention is made of the new fragments discovered ten or twelve years ago. Dr. H. Graeven of Rome, who in 1898 kindly sent me prints of photographs taken by him in Florence, is about to include these photographs in the second series of his Collection of Early Christian and Mediæval Ivory-carvings. In his forthcoming catalogue my (preliminary) reading of the Florence inscription will be printed.

The full size plates published in the present work are based on original photographs of the casket, including the supplemented fourth side, by Mr. Dossetter of the British Museum.—

After the plates for the present publication had been printed off, and the MS. of the text completed, I heard from Mr. Read (in March 1900) that a monograph on the casket by Dr. Wadstein of Upsala had recently appeared, and another by Prof. Napier of Oxford was to appear shortly. Although I at once inquired for Wadstein's work at the Royal Library in Berlin, and ordered a copy from the German publisher, I could only get hold of it, at first by way of loan, after the lapse of several weeks. It has been published in Skrifter utgifna af K. Humanistika Vetenskaps\_Samfundet i Upsala (VI. 7), and is entitled, The Clermont Runic Cusket

u. d. T.: The Clermont Runic Casket. By Elis Wadstein. With five plates. (Upsala, Akad. Bokhandeln, und Leipzig, O. Harrassowitz, 1900) erschienen. Die Tafeln sind im Format des Buches (8°). Diese Schrift ist von F. Holthausen im Litteraturblatt f. germ. u. rom. l'hilol., Juni 1900. Sp. 208 ff., und von R. W[ülker] im Litterar. Zentralblatt, 27. Okt. 1900, Sp. 1784 f. besprochen worden. — Der Aufsatz A. S. Napiers bildet einen Beitrag zur Furnivall-Festschrift (An English Miscellany. Oxford, Clarendon Press). Durch die Freundlichkeit des Verfassers habe ich die Arbeit (The Franks Casket, a. a. O., S. 362 ff.) vor kurzem (Nov. 1900) in Aushängebogen kennen gelernt. Der fertige Band enthält Photographien (collotypes) aller Teile des Kästchens, genau oder annähernd in natürlicher Grösse; die rechte Seite sowohl nach der Londoner Nachbildung als nach dem Florentiner Original.

In dieser Weise hat sich die Veröffentlichung meiner Arbeit um nachgerade ein Jahr verzögert. Dass ich die längst gedruckten Tafeln nicht ganz unterdrücke und in dem mittlerweile gesetzten Text manches stehen lasse, was von Wadstein oder Napier bereits gesagt ist, wird man begreiflich finden. Meines Erachtens ist über die Inschriften und Skulpturen, besonders die der rechten Seite, das letzte Wort nicht gesprochen. Es ist zu wünschen, dass noch mehr Forscher, Philologen wie Archäologen, sich um die Lösung der Schwierigkeiten bemühen. Einen Exkurs über giußeasu (III, 4) hat mir F. Burg freundlich zur Verfügung gestellt und einen Beitrag zur Erklärung der Wielandszene (III, 2) geliefert.

#### III. DIE SKULPTUREN UND INSCHRIFTEN.

1. DECKEL (TAFEL I).

Die dargestellte Szene wurde bereits von Haigh und Stephens dahin gedeutet, dass der in dem Runenwort ÆGILI (ich gebe die Runen der Inschriften durch Grossbuchstaben wieder) genannte Ægili sich und sein Haus gegen einen Angriff verteidigt. Die richtige Namensform ist wohl Ægili, wie hochdeutsch Eigil; vgl. G. Binz in den Beiträgen zur Geschichte der deutschen Sprache und Litteratur, XX (1895), S. 188. Im Anschluss an seine Erklärung der linken Abteilung der Vorderseite sah Bugge, a. a. O., S. LXX, in Ægili Egil, den Bruder Wielands, wenn uns auch die hier vorgeführte Geschichte nicht bekannt sei. Die hinter

By Elis Wadstein. With five plates. (Upsala: Akademiska Bokhandeln, and Leipzig: Otto Harassowitz, 1900.) The plates are of the size of the book (8°). The work has been reviewed by F. Holthausen, Litteraturblatt für germ. und rom. Philologie, June 1900, col. 208 sqq., and by R. W[ülker], Litterar. Zentralblatt, October 27, 1900, col. 1784 sq.

Napier's dissertation forms a contribution to the Furnivall memorial volume (An English Miscellany: presented to Dr. Furnivall in honour of his 75th birthday. Oxford: Clarendon Press). Through the kindness of the author I became acquainted with his work (The Franks Casket, l.c., p. 362 sqq.) in show sheets a short time ago (November 1900). The complete volume contains collotypes of all parts of the casket; the reproduction of the Florence original of the right side being slightly reduced, the rest the exact size of the casket.

In this way the publication of the present text has been no less than a year delayed. That I do not altogether suppress the long completed plates, and that, in the text written in their explanation, I repeat things already said by Wadstein or Napier, will be easily understood. I believe that the last word on the inscriptions and carvings, especially those on the right-hand side, has not yet been said. It is to be hoped that more scholars will apply their critical acumen to the solution of the problems it offers. I have to thank Dr. F. Burg for an excursus on giupeasu (III. 4) and for a note on the representation of the Weland scene (III. 2).

#### III.—THE CARVINGS AND INSCRIPTIONS.

1.—TOP (PLATE I).

In the scene represented, as Haigh and Stephens have been the first to see,  $\mathcal{L}gili$ , mentioned in the runic word  $\mathcal{L}GILI$ , is defending himself and his house against some attack. The correct form of the name seems to be  $\mathcal{L}gili$ , as in German, Eigil. Cf. G. Binz in Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Litteratur, vol. XX (1895), p. 188. Referring to his explanation of the left division of the front, Prof. Bugge, l. c., p. Lxx, took  $\mathcal{L}gili$  to be Egil, the brother of Weland (Wayland), although of the story here told nothing is known. The woman sitting behind Egil is, in Bugge's opinion, possibly Egil's spouse Ölrún, after

Aus typographischen Gründen nehme ich auf die Ansichten Wadsteins und Napiers in der Regel in den Anmerkungen, nur ausnahmsweise im Text Rücksicht.

¹ For typographical reasons I as a rule refer to Wadstein's and Napier's \readings in the notes, only exceptionally in the text.

Egil sitzende Frau ist nach Bugge wohl Egils Gattin Ülrún, nach welcher er in der Sage (gemeint ist die Thidrekssaga des 13. Jhs.) Ölrúnar-Egill heisst. Jiriczek, Deutsche Heldensagen, I, S. 21, und Symons, a. a. O., S. 724, bestreiten, ohne eigene Deutung, dass die Szene auf dem Deckel mit der Wielandsage in Zusammenhang stehe.<sup>2</sup>

#### 2. VORDERSEITE (TAFEL II).

Hier stehen die "Verse vom Walfische". Links: HRONÆSBAN Oben links: FISC·FLODU· Oben rechts: AHOFONFERG Rechts: ENBERIG Unten (linksläufig): WARÞGASRICGRORNÞÆRHEONGREUTGISWOM Hinter FISC und hinter FLODU ein Punkt; der freie Raum zwischen den unteren Teilen der Buchstaben AS in GASRIC ist durch einen Doppelpunkt ausgefüllt.

D. h. Hronæs bân || fisc-flôdu âhôf | on fergen-berig ||
Des Walfischs Gebein die Fischflut erhob auf den Waldberg;

warß gâsric grorn | pær hê on grêut giswom

es ward das Meer erregt, da (wo? als?) er auf den Griess (Kies) schwamm.

Fisc-flôdu nehme ich als Nom. Sg. (flôdu mask. u-Stamm) wie seither die meisten Erklärer, bân als Akk. Sg. Fergen-berig — denn diese Lesung ist durch das Florentiner Randstück nun festgestellt — ist weder "Ferry-hill" (Haigh; Stephens; Sweet, O. E. Texts), noch "main-land" (Sweet in den Englischen Studien, II, S. 315), sondern = westsächsisch fiergen (firgen, fyrgen)-beorg, d. h. "Berg eines Waldgebirges" (so schon K. Hofmann: "Berghügel"), was sich von einem bewaldeten Vorgebirge gut

whom he is called in the Saga (i.e., the Thidreks-Saga of the 13th cent.), Ölrúnar-Egill. Jiriczek, in Deutsche Heldensagen, vol. I, p. 21, and Symons, l. c., p. 724, deny that the scene on the top is connected with the Wêland saga, but do not attempt any explanation of their own.

#### 2.—FRONT (PLATE II).

Here the "Verses on the Whale" are to be found. Left border: HRONÆSBAN Upper border, to the left: FISC·FLODU· Upper border, to the right: AHOFONFERG Right border: ENBERIG Lower border (runes reversed): WARÞGASRICGRORNÞÆRHEONGREUTGISWOM After FISC and FLODU single dots; the open space between the lower parts of the AS of GASRIC is filled up by a double dot.

I. e., Hronæs bûn || fisc-flodu ûhôf | on fergen-berig ||
The whale's bone the fish-flood hove (lifted) on to the woodland hill;

warp gûsric grorn | pêr hê on grêut giswom

the sea became agitated where (when?) he swam on to the grit (shingle).

Fise-flodu I take to be nom. sing. (flodu masc. u-stem), as most interpreters have done; bûn, acc. sing. Fergen-berig—for this reading has now been made certain by the Florence border fragment—is neither "Ferry-hill" (Haigh; Stephens; Sweet, in O. E. Texts), nor "main-land" (Sweet, in Englische Studien, vol. II, 1879, p. 315), but = West Saxon flergen (firgen, fyrgen)-beorg, i. e., "hill belonging to a woodland" (thus K. Hofmann: "Berghügel"), which may well be understood of a wooded

<sup>\*</sup> Wadstein, a. a. O., S. 9, glaubt die Egilepisode in einer englischen Ballade des 16. Jhs. gefunden zu haben, wo sie über Wyllyam of Cloudeslè berichtet wird (vgl. English and Scottish Ballads, ed. by F. J. Child, V, S. 124 ff.). Wie Napier (a. a. O., S. 366) bemerkt, waren Erzählungen dieser Art gemein, so dass man nicht zu der Annahme berechtigt ist. gerade dieser Vorgang in der späteren Ballade habe einen Bestandteil der alten Egilsage gebildet.

<sup>&#</sup>x27;Wadstein und Napier (auch Holthausen) folgen Hofmann, indem sie fisc als Objekt zu ahôf und die Worte hronæs ban als selbständige Gruppe = "(dies ist) Walfischbein" ansehen. Allerdings sind diese Worte metrisch überflüssig (Napier; so auch Wadstein), insofern das übrige zwei volle Verse bildet; aber auch die Worte öplæ unnêg (ein regelrechter A-Halbvers) auf der linken Seite stören die Symmetrie. Richtig ist ferner, dass die See nicht nur des Walfischs Bein, sondern den ganzen Walfisch ans Ufer warf (Wadstein); jedoch ist wohl der Sinn: "das Walfischbein (aus dem dieses Kästchen gemacht ist) warf die Fischflut" etc.

Wadstein, l.c., p. 9, believes to have found the Egil episode in an English ballad of the 16th century, where it is told about Wyllyam of Cloudeslè (cf. English and Scottish Ballads, ed. by F. J. Child, V, p. 124 sqq.). I agree with Napier (p. 366) in thinking that outlawry stories of this kind were too common to assume this particular incident in the late ballad to have formed part of the old Egil Saga.

<sup>&</sup>quot;Wadstein and Napier (also Holthausen) follow Hofmann in considering fisc as the object of  $ah\partial f$ , and the words hronces bdn as an independent group = "(this is) whale bone." No doubt these words are metrically superfluous (Napier; so also Wadstein), in so far as the rest makes up two complete verses; but also the words  $\partial plae$  unneg (a regular A half-verse) on the left side stand in the way of symmetry. It is also true that the sea cast on the shore, not only the whale's bone, but the whole whale (Wadstein); the meaning, however, seems to be, "the fish-flood cast the whale bone (of which this casket is made)," etc.

verstehen lässt. Gåsric (das spätere gårsecg?) und grorn hat Sweet (Engl. Studien a. a. 0.) erklärt. 2

Metrisch könnte hronæs bân nach Sievers'scher Terminologie (Altgermanische Metrik, Halle 1893) der gesteigerte zweite Fuss des Typus A (= A 2 b) mit Auflösung sein; fisc-flodu âhôf ist E 1 mit zweisilbiger innerer Senkung; on fergen-berig B mit Auflösung der zweiten Hebung; warß gâsric grorn B; bær hê on grêut giswom B mit dreisilbiger Eingangssenkung. Dass hronæs mit âhôf allitterirt, ist vielleicht kein Zufall; bân und berig liegen jedoch etwas weit auseinander.

In dem über die Szene rechts stehenden MÆGI hat schon Haigh das lat. magi erkennt, woran denn auch die Darstellung keinen Zweifel lässt.

Den richtigen Aufschluss über die Szene links hat Bugge bei Stephens, I, S. LXIX f., nach der nordischen und angelsächsischen Sage gegeben. Weland — deutsch Wieland — sitzt vor dem Amboss; in der Linken hält er den Kopf eines der Söhne des Königs Nidhad; der Körper liegt ihm zu Füssen. Vor ihm steht des Königs Tochter Beadohild, die ihm einen Schmuck zum Ausbessern bringt. Eine Dienerin folgt ihr. Der Vogelfänger rechts wäre Welands Bruder Egil, der (nach der Thidrekssaga) Weland Federn für ein Flughemd verschafft hat. Jiriczek und Symons halten diesen Zug der Sage für jünger und sehen in der Figur einen der auf der Jagd verirrten Königssöhne [?].

### 3. RECHTE SEITE (TAFEL III).

Von dieser Seite war bisher nur das kleine Bruchstück des linken Randes mit den oberen zwei Dritteln der Runen DR(?)G(?)pSW(?) bekannt Stephens betrachtete diese Runen als Fortsetzung zu dem ÆGILI des

promontory. Gâssic (the later gârsecg?) and grorn have been explained by Sweet (Engl. Studien, l. c.).2

Metrically hronæs bân might be, in Sievers's terminology (Altgermanische Metrik, Halle 1893), the "increased" second foot of type A
(= A2b), with the long stressed syllable "resolved" into two short ones;
fisc-flôdu âhôf is E1, with two unstressed medial syllables; on fergen-berig,
B, second stressed syllable "resolved"; wark gâsric grorn, B; kêr he
on grêut giswom, B with three unstressed initial syllables. That
hronæs alliterates with âhôf is perhaps no mere accident; bân and berig
are, however, rather too far apart.

MÆGI, above the scene to the right, has been read as the Latin magi by Haigh; doubtless correctly, as the carving shows.

The right explanation of the scene to the left has been given by Bugge (in Stephens's vol. I, p. LXIX sq.), on the basis of the Scandinavian and Anglo-Saxon legends. Weland (Wayland) is sitting before the anvil; in his left hand he is holding the head of one of the sons of King Nidhad; the body is lying before his feet.<sup>3</sup> In front of him is standing the king's daughter, Beadohild, who brings him a jewel to mend. A maid is following her. The bird-catcher to the right would be Weland's brother Egil, who (according to the Thidreks-Saga) procured feathers for Weland to make himself a flying-garment. Jiriczek and Symons consider this feature a later addition to the original saga, and they see in the figure in question one of the king's sons who has lost his way in hunting [?].<sup>4</sup>

#### 3.—RIGHT SIDE (PLATE III).

Of this side only the small fragment of the left hand border, with the upper two thirds of the runes DR(?)G(?)\(\beta\)SW(?), has hitherto been known. Stephens thought these runes to continue the ÆGILI on the

<sup>1</sup> Ähnlich Wadstein ("Klippenufer") und Napier ("steile Küste").

Ob gásric sich zu gársecg entwickelt, ist eine Frage für sich. Jedenfalls gibt Sweets Erklärung eine befriedigende Etymologie und einen befriedigenden Sinn: gás- (got. gais-) + ric = "Geiserich", "Wüterich". Es liegt nahe, darunter den Ozean zu verstehen; immerhin könnte auch der Walfisch gemeint sein. Wadsteins Erklärung (S. 17) gásric = gár-sic (i für westsächsisch éo) "speerwund" ist nicht wahrscheinlich. Grorn darf man vielleicht mit gréosan "schrecken", Ptz. Prt. groren, verknüpfen.

Burg hält den bisher nicht erklärten Gegenstand rechts von Welands Kopf für die Säge oder das (eingespannte) Messer, womit er dem oder den Knaben den Kopf abgeschnitten hat. Das Werkzeug hängt nach seiner Ansicht an einem Vorsprung der Wand, gewissermassen einem Pflock.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Auch Wadstein bezweifelt (S. 20 ff.) die Richtigkeit dieser Annahme und weist Jiriczeks Gründe zurück.

<sup>&#</sup>x27; Similarly Wadstein ("cliff-bank") and Napier ("a steep shore").

Whether gasric develops into garsecg, is a different question. At all events Sweet's explanation yields a satisfactory etymology and a satisfactory meaning: gas-(Goth. gais-) + ric = "Gaiseric," cf. Ger. "Wüterich." This may suggest the ocean; or the whale may be meant. Wadsteins interpretation (p. 17) gasric = gar-sic (i for W. Saxon êo), "wounded by spear(s)," is not probable. Grorn might possibly be connected with grêosan, "terrify," p. p. groren.

Burg thinks, that the hithertho unexplained object to the right of Weland's head is the saw, or a knife put in a frame, with which he has cut off the boy's (or boys') head (or heads), the instrument being hung up on a projection of the wall, or a kind of peg.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Also Wadstein (p. 20 sqq.) doubts whether this is correct, and rejects Jiriczek's arguments.

Deckels und erklärte die Stelle als drygyß swi(c), d. h. "Ægili dreeth (endures) swik (treachery)". Durch das grössere Florentiner Stück ist die Seite ergänzt. Die um den Rand laufende Inschrift überrascht durch mehrere unbekannte Runen, wahrscheinlich ad hoc gebildete Chiffern, deren Bedeutung sich jedoch aus dem Zusammenhang erschliessen lässt. Ich bezeichne die neuen Runen durch fette Buchstaben, setze Zweifelhaftes in (), Fehlendes in [] und lese, wie folgt:

D. h. Hêr ho[r]s sitæþ | on hærm-bergæ || âglâ[c] drîgiþ Hier das Ross (Hors?) sitzt auf dem Harmberge. Leid duldet es swæ|| h[ê]r îs Ertaegis graf (? Erta eyisgraf?) || særd(u)n sorgæ | so. Hier ist Ertaegis Grab (? Ertas Schreckensgrab?) Sie trauerten in Sorge and sefa-tornæ || Risci bîta || wudu und Herzenskummer. Risci der Beisser (Wilde). Holz (Wald).

Das erste S von HOSS = ho[r]s (der Kopf der zugehörigen Figur könnte wohl ein Pferdekopf sein) ist meines Erachtens ein Fehler für R. In dem Zeichen nach dem zweiten S (Zickzacklinie) sehe ich eine Binderune: S +  $\mathbf{I}$ ; der dritte Strich (von rechts nach links) gehört

top, and explained this passage as *Ægili drygyp swi(c)*, i. e., "Ægili dreeth (endures) swik (treachery)." Through the larger Florence fragment this side of the casket has been completed. The inscription running along the whole border contains several unknown runes (probably ciphers invented for the purpose) which are rather puzzling. The meaning, however, may be gathered from the context. Denoting these new runes by bold-faced letters, and inclosing doubtful letters in (), and missing ones in [], I read as follows:

Lower border: HERHOSS<sup>S</sup>TÆÞONHÆRMBERGÆAGL(A)[] Left border: DRIGIÞSWÆ Upper border: HIR<sup>I</sup>ERTAEGISGRAFSÆRD(U)N-SORGÆA Right border: NDSE<sup>F</sup>ATORNÆ In the middle, above: RISCI BITA Do., below: WUDU

I. e., Hêr ho[r]s sitæp | on hærm-bergæ || âglâ[c] drîgip

Here the horse (Hors?) is sitting on the harm-hill. Woe he is suffering

swæ || h[ê]r îs Ertaegis graf (? Erta egisgraf?) || særd(u)n sorgæ |

so. Here is Ertaegi's grave (? Erta's terror-grave?) They mourned in sorrow

and sefa-tornæ || Risci bîta || wudu

and heart-grief Risci the biter (the wild). Wood.

The first S of HOSS = ho[r]s (the head of the corresponding figure may well be that of a horse) is, I think, a mistake for R. In the rune following the second S (a zigzag line) I see a "bind-rune" = S + I; the third stroke (from right to left) belongs to the S as well as to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Vergleiche gebe ich hier gleich die Lesungen Wadsteins und Napiers:

Wadstein: (1) Hêr hos sitæð | on hærm-bergæ; | âg-l(âc) drîgið swi(ð).
Hier sitzt das Ross|auf dem Harmberge, | leidet starke Qual.

<sup>(2)</sup> Hirî erta. (3) Egis-graf, | sær-den (oder sær den) sorgæ |
Ihre Anreizung. Das Schreckensgrab, die Trauerhöhle (traurige Höhle) der Sorgen |
and sefa-tornæ. Risci. Bita. Wudu.
und Herzenskümmernisse. Dunkelheit. Wilde Tiere. Wald.

Napier: { Her hos sitæþ (sitiþ) on hærmbergæ (harmbergæ), | agl[æ] drigiþ Hier sitzt Hos auf dem Harmberge, | duldet Qual,

swæ hiri ertæ gisgraf | sær dæn sorgæ and sefu-tornæ.

da Ertæ (Ercæ?) sie betrogen hatte, elend gemacht durch Sorge und Herzenskummer.

Risci-bita. Wudu.

Binsenbeisser (?). Wald.

Holthausen schlägt a. a. 0., Sp. 211, vor, *hiri erta* "geheure Anreizung" für Wadsteins *hiri erta* zu lesen. *Bîta* bezieht er als Sing. auf den unter dem einen Hinterfusse des Pferdes angebrachten Vogel.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For comparison's sake I here at once give the readings of Wadstein and Napier:

Wadstein: { (1) Hêr hos sitæd | on hærmbergæ; | âg-l(âc) drîgid swi(d). Here the horse sits on the sorrow hill, suffers strong torment.

<sup>(2)</sup> Hiri erta. (3) Egis-graf. | ser-den (oder ser den) sorgæ |
Her incitation. The grave of awe, | the grievous cave of sorrows |
and sefa-tornæ. Risci. Bita. Wudu.
and afflictions of mind. Darkness. Wild beasts. Wood.

 $<sup>\</sup>begin{tabular}{ll} Napier: & $Her\ hos\ sitep\ (sitip)\ on\ harmbergae\ (harmbergae).\ |\ agl[ae]\ drigip \\ Here\ Hos\ sits & on\ the\ sorrow-hill, & |\ endures\ tribulation \\ \end{tabular}$ 

swæ hiri ertæ gisgraf | sær dæn sorgæ and
as Ertæ (Ercæ?) had imposed upon her, | rendered wetched by sorrow and
sefu-tornæ. Risci-bita. Wudu.
anguish of heart. Rush-biter(?). Wood.

Holthausen, l.c., col. 211, proposes to read hiri erta, "pleasant incitation," instead of Wadstein's hieri erta. Bita he believes to be the sing. and to refer to the bird represented below the hind-leg of the horse.

sowohl zum S als zum I.1 Das letzte Wort der Zeile sieht aus wie AGLI, und auf den ersten Blick könnte man es für eine andere (nicht umgelautete und synkopirte) Form des ÆGILI auf dem Deckel halten. Ebenso meint man zu Ende des Randes rechts SWI zu lesen, dessen Ergänzung zu SWIC naheliegt. Man erhielte auf diesem Wege Stephens' Lesung wieder. Aber Napier betont S. 373. Anm. 3, mit Recht. dass hinter dem scheinbaren SWI für eine weitere Rune kein Platz, und dass die letzte Rune dieser Gruppe nicht I, sondern Æ ist.2 Wir erhalten daher AGL(1?) DRIGID SWÆ. Ich glaube jetzt eher, dass das erste Wort das Objekt zu DRIGIb, nicht das Subjekt ist. Also âglâc? Hinter dem (I?) ist eine Lücke, der I-Strich selbst verletzt. Wie Napier bemerkt, scheint etwas weggetilgt zu sein; vielleicht wollte der Schnitzer AC setzen, hatte aber das Zeichen C als A verbraucht und war um einen Ausweg verlegen oder fand den Platz zu schmal.\* Ich möchte das Wort jedoch lieber mit Wadstein zu beabsichtigtem âgla[c] als mit Napier zu \*aglæ, dem Akk. eines starken Fem. \*ægl, ergänzen. Das Subjekt ist, wie vorher, ho[r]s.

Mit dem unteren Rand beginnt, wie mir trotz Wadsteins und Napiers abweichender Lesungen scheint, ein neuer, die Skulptur erklärender Satz.<sup>4</sup> Ein Grab — GRAF (das a wohl durch den Einfluss verwandter Verbalformen?) —, und zwar das Innere eines Grabes finde ich unterhalb des Pferdekopfes in der Mitte des Bildes dargestellt; die kleine menschliche Figur halte ich für die Leiche. Die erste und die dritte Rune der Inschrift sind H und R; die folgende Zickzackrune ist I + S = is. Statt des erwarteten E (HER =  $h\hat{e}r$ ) ist freilich I gesetzt; ich nehme an, dass hier der Schnitzer seine neuen Runen verwechselt hat. Zwischen is und graf müsste der Gen. eines Namens stehen. Die Runen ergeben ERTAEGIS. Dies als Kompositum aus erta (anStamm, "Anreiz", "Antrieb"; s. u.) und egi ("Schrecken") zu erklären, ist vielleicht möglich; das im Ae. auffällige a erhält eine Stütze durch

I.1 The last word in the line looks like AGLI, and at first sight one might take it for another form (syncopated and without mutation) of the ÆGILI on the top. Similarly, the runes at the end of the right border suggest SWI, which might easily be expanded into SWIC. In this way we should get again the reading of Stephens. Napier, however, rightly points out (p. 373, note 3) that there is no room for another rune after the apparent SWI, and that the last rune of this group is not I but Æ.2 Thus we get AGL(1?) DRIGID SWÆ. I now rather think the first word to be the object, not the subject, of DRIGID. I.e., aglac? After (1?) there is a gap, the I-stroke itself being mutilated. As Napier remarks, something seems to have been cut out: possibly the carver intended to put AC, but having used up the sign C as A, was at a loss what to do, or found the space was too narrow. As to restoring this word, I rather agree with Wadstein than with Napier; the former taking it as intended for agla[c], the latter as \*agla, the acc. case of a strong fem. \*agl. The subject is, as before, ho[r]s.

With the lower border—so I think in spite of Wadstein's and Napier's discordant readings—a new sentence, explaining the carving, commences.<sup>4</sup> A grave—GRAF (the a possibly through the influence of related verbal forms)—and, more exactly, the interior of a grave, I find represented below the horse's head in the middle of the picture; the small human figure I regard as the corpse. The first and third runes of the inscription are H and R; the following zigzag rune is I + S = is. Instead of the expected E (HER =  $h\hat{e}r$ ) indeed I is found; I suppose the carver for once to have mistaken his new runes. Between is and graf the gen. case of a proper name ought to come in. The runes read, ERTAEGIS. Perhaps it is possible to explain this as a compound of erta (an-stem, "incitation," "impulse"; cf. below) and egi ("terror"); the a, which seems odd in O. Eng., receiving some support from O. H. Ger.

<sup>&#</sup>x27; Wadstein und Napier betrachten diese und die I + S-Rune (s. u.) als gleich dem einfachen I.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Man sieht auch die zwei Enden der gabelförmigen Æ-Rune auf dem grösseren Mittelstück.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Napier, dem ich hier folge, glaubt mit Bradley hinter dem I-Strich noch die Spur eines schiefen Striches, wie bei runischem G, zu sehen, was mir nicht möglich ist.

<sup>\*</sup> Die letzten Runen auf dem rechten Rande sind ziemlich weit geschrieben; und mit der unteren Zeile beginnt ein neuer Satz auch auf den anderen Seiten (Warp gasric etc.; Afteddæ haæ etc.).

Die Anordnung der Striche ist anders als bei S+I (in sitap) und ergibt wirklich I+S.

 $<sup>^{1}</sup>$  Wadstein and Napier consider both this and the I+S-rune (cf. below) as equivalent to the simple I.

Moreover, both ends of the two-forked Æ-rune are to be seen on the larger central piece.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Napier (whom I follow here) and Bradley think to see a trace of a sloping line, as in runic G, after the I-stroke. Of such a trace I can see nothing.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The last runes on the right border are rather wide apart; and with the lower border as on the remaining sides a new sentence begins (Warp gasric grown, etc.; Âffâddæ hiæ, etc.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The arrangement of the strokes is different from that in S + I (of site p), and actually yields I + S.

den in analogen Fällen bewahrten ahd. und longob. Vokal. Bei der Lesung Erta (Mask. oder Fem.) egisgraf, die sich zum Teil mit Napiers, zum Teil mit Wadsteins Lesung berührt, stört — im zweiten Halbvers — die doppelte Allitteration; jedoch macht der Sinnabschnitt nach swædie Abweichung von der strengen Regel verständlich.

Den Rest der Inschrift halte ich für weniger schwierig, doch fehlt auch hier der Widerstreit der Meinungen nicht. Von den Runen ist nur das (U) zweifelhaft. Es ist vielleicht das gewöhnliche E (wofür sonst E steht), vielleicht ein entstelltes U; in beiden Fällen lege ich ihm den Lautwert u bei.<sup>3</sup> Ein særan für sarian scheint nur hier belegt, war aber als die ältere Form (neben ahd. seren) zu erwarten.

Bei den Worten in der Mitte sind gewöhnliche Runen verwendet. Risci erklärt sich als Ablautform zu nhd. rasch und ja-Stamm; ein passender Pferdename (womit Rusche und Roschlin im Biterolf zu vergleichen sind). Das folgende bita — sonst, und nicht nur ae., vom Eber gebraucht — muss hier allgemein "wild" bedeuten.

Nicht nur  $h\hat{e}r \ ho[r]s \ sit\alpha p \mid on \ h\alpha rm-berg\alpha$  und  $s\alpha rd(u)n \ sorg\alpha \mid$  and  $s\alpha rd(u)n \ sord\alpha \mid$  and  $s\alpha rd(u)$ 

Die im Anschluss an meine erste Lesung von Graeven (zunächst in einem Briefe an mich) versuchte Erklärung der Skulpturen lasse ich folgen, obgleich sie mir nach dem Vorstehenden nur zum Teil mehr and Longobardian, where in analogous cases the vowel is preserved. In the reading Erta (masc. or fem.) egisgraf, which corresponds partly to Napier's, partly to Wadstein's reading, the double allitteration rather spoils the second half-verse; yet the logical pause after swæ serves to explain this deviation from the strict rule.

The remainder of the inscription I consider less difficult, although there is, here also, some difference of opinion. Of the runes the U only is doubtful. It may be the ordinary E (which is elsewhere replaced by E), or else a disfigured U; in both cases its phonetic value is, I think, u.<sup>8</sup> Særan instead of særian seems to occur here only, but, being the older form, was to be expected (cf. O. H. Ger. særên).

In the words in the centre ordinary runes are employed. Risci is easily understood as formed by gradation and ja- from \*rasc (Mod. Eng. rash); a fitting name for a horse (with which may be compared Rusche and Roschlin in "Biterolf"). The following bita—elsewhere, and not only in O. Eng., used of a boar—must here have the more general meaning "wild."<sup>4</sup>

Not only  $h\hat{e}r$  ho[r]s  $sitap \mid on$  harm|berga and sard(u)n  $sorga \mid and$  sefa-torna, but also  $\hat{a}gl\hat{a}[c]$   $dr\hat{a}gip$   $swa \mid h\hat{e}r$  is Ertaegis graf (Ertaegisgraf) are bound by alliteration. The metrical types would be, taken in order: C3 | C1; A1 | C2; E\*1 | aA2, or aE1.

I subjoin the explanation of the carvings attempted, in connection with my first reading by Dr. Graeven (so far, in a letter addressed to myself), although, according to what precedes, it now seems to me only

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Napier betrachtet "Ertae" (gisgraf) als Nom. eines weiblichen Eigennamens (nach W. H. Stevenson — der Erce des Zauberspruchs); Wadstein (und Holthausen) erta als ein Mask. (zum Vb. an. erta, me. erten) "Anreizung". Erta könnte ein Nomen agentis nach Kluge, Nom. Stammbildungsl.<sup>8</sup> § 15 sein. Wegen der Gen.-Endung a und graf für græf, Formen, die Napier beanstandet, s. einerseits Anm. 3, andrerseits o. im Text und Bosworth-Toller s. v. græf.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Die Inschrift der linken Seite ist metrisch noch weit freier behandelt.

<sup>\*</sup> Sowohl Wadsteins særden "Trauerhöhle" als Napiers sær dæn = sær gidæn "elend gemacht" ist mir unwahrscheinlich. Napier liest das A von sefa- als U. weil für a das Zeichen A stehe und der schwache Gen. Sg. altnorth. -u laute (Cædmons Hymnus, Kreuz von Ruthwell, Leidener Rätsel). Dieses -u setzt jedoch ein älteres -a voraus, und die Beibehaltung des Zeichens A würde sich durch die Ligatur erklären.

<sup>&</sup>quot;Über Wadsteins und Napiers Lesungen dieser Worte vgl. S. 7, Anm. 1. Wadsteins risci = ricsi "Dunkelheit" zu got. rigis und an røkkr scheint mir wie Napier formell kaum möglich, Napiers risci-bita "Binsenbeisser" dem Sinne nach nicht am Platze.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Napier looks upon "Ertæ" (gisgraf) as the nom. case of a fem. proper name (which, according to W. H. Stevenson = the Erce of the Charm); Wadstein and Holthausen consider erta as a masc. noun (akin to the O. Norse verb erta, M. Eng. erten), "incitation." Erta might be a nomen agentis, according to Kluge, Nom. Stammbildungsl. § 15. As to the gen. ending a, and graf instead of græf, forms objected to by Napier, cf. note 3, and the above text and Bosworth-Toller s. v. græf respectively.

The inscription on the left side is, with regard to metrics, treated still far more freely.

Both Wadstein's  $\hat{sarden}$ , "grievous cave," and Napier's  $\hat{sar}$   $\hat{dan} = \hat{sar}$   $\hat{gidan}$ , "rendered wretched." I find improbable. Napier reads the A of  $\hat{sefa}$  as U, because we have A for a, and the weak gen. sing. in Old Northumbrian is -& (Cædmon's Hymn, Ruthwell Cross, Leiden Riddle). This -&, however, presupposes an earlier -a, and the A may have been retained on account of the ligature.

<sup>&#</sup>x27;As to Wadstein's and Napier's readings of these words cf. p. 7, note 1. Wadstein's risci for ricsi, "darkness," cognate with Gothic rigis and O. Norse rakker, I think, as Napier does, hardly possible formally, whereas Napier's risci-bita, "rush-biter," does not offer a suitable sense.

richtig erscheint: "Hors ist zu erkennen in der tierköpfigen Figur links, der sich ein Krieger mit Speer und Schild naht. Der in der Inschrift erwähnte Betrug ist rechts dargestellt; zwei Männer scheinen in Gegenwart eines dritten (Agli?) einen Tauschhandel zu schliesen. In der Mitte bezeichnen Bäume und ein Vogel den 'Wald'; darin die Darstellung des Grabhügels mit der Leiche im Innern. Traternd steht der Hengst Risci dabei und ein Mann mit einem Stab in der Hand Über dem Grab gleichsam in der Luft schwebend ein Becher."

4. RÜCKSEITE (TAFEL IV).

Links: HERFEGTAP Oben links TITUSENDGIUPEASU

D. h. Hêr fegtah Titus end Giûhêasu Hier fechten Titus und die Juden.

Bemerkenswert sind das g für h in fegtap und p das in  $G\hat{\imath}up\hat{e}asu$ , unerklärlich das auslautende -u.

Oben rechts (in lateinischer Halbunzialschrift): HIC FUGIANT (!) HIERU-SALIM Rechts (in Runen): AFITATORES (d. h. habitatores) <sup>3</sup> Unten

- 'Wie Söderberg (s. o. S. 1, Anm. 2) findet Wadstein auf der rechten Seite des Kästchens Beziehungen zur Sigurd- oder Sigfridsage. (1) Der Hügel links ist Sigfrids Grab, worauf sein Ross Grane sitzt; davor steht Hagen. (3) In der Mitte sind Pferd und Grabhügel wiederholt; die trauernde Gudrun. (2) Rechts Brünhild (die mittlere Figur), die Gunther und Hagen zur Ermordung Sigfrids aufreizt. Wegen der Zahlen (1) etc. vgl. o. S. 7, Anm. 1. Die Worte risci "Dunkelheit" (vgl. ebd. und S. 9, Anm. 4) und wudu "Wald" sollen sich auf die Szene (3) beziehen. Ich bin von dieser Erklärung so wenig überzeugt wie Napier; am wenigsten von der Auffassung der Szene (1), da für diesen Zug (Grane in Kleidern und mit Zweigen in den Hufen) jeder Anhalt in der Sage fehlt. Auch Wülker weist diesen Teil der Erklärung zurück, während Holthausen hier wenigstens nicht ohne zwei Ausrufungszeichen beistimmt.
- <sup>9</sup> Napier und Holthausen verweisen auf as. Judeo (Kluge, Zeitschr. f. rom. Phil., XX, S. 328).
- Den Versuch, das überflüssige -u in Giupéasu und zugleich das falsche a in fugiant zu erklären, macht Burg in dem folgenden, mir freundlichst zur Verfügung gestellten Exkurs. Von den runischen Zeilen ausgehend bemerkt er: "Der Hauptinhalt beider Zeilen ist unbezweifelt und unbezweifelbar 'hier fechten Titus und (die) Juden'. Ebenso unbezweifelbar, obwohl nicht ebenso unbezweifelt, ist aber, dass bei dieser Übersetzung die letzte, durchaus deutliche, Rune U, vollkommen überschüssig ist. Dass jenseits des Kanals die Juden einmal giupeasu genannt worden seien, ist ein grausamer Gedanke. Wozu also oder woher jenes u? Die rechte Hälfte derselben Wand trägt, am oberen Rande entlang, in lateinischer Schrift die Zeile HICFUGIANTHIERUSALIM und, am Seitenrande abwärts laufend, die runische Zeile AFITATORES. Der wesentliche Inhalt ist wiederum klar; denn ob man übersetzt

partly correct: "Hors is to be seen in the figure with an animal's head, to the left, which is being approached by a warrior with a lance and shield. The treachery mentioned in the inscription is represented to the right; two men seem to be effecting some exchange in the presence of a third (Agli?). In the middle, trees and a bird denote the Wood; in it the grave is represented, with the dead body in the interior. Risci the stallion in standing by mourning, as also a man with a staff in his hand. Above the grave, as if floating in the air, a goblet."

#### 4.—BACK (PLATE IV).

Left border: HERFEGTAÞ Upper border, to the left: TITUSEND-GIUÞEASU

I. e., Hêr fegtaħ Titus end Giûħêasu
Here are fighting Titus and the Jews.

Noteworthy are the g instead of h in  $fegta \bar{p}$ , and the  $\bar{p}$  in  $G\hat{i}up\hat{e}asu$ ; inexplicable is the final -u.

Upper border, to the right (in Roman half-uncials): HIC FUGIANT HIERUSALIM Right border (in runes): AFITATORES (i.e. habitatores)

- ¹ On the right side of the casket Wadstein, as Söderberg (cf. above p. 1, note 2) had done before, finds out relations to the Sigurd or Sigfrid Saga. (1) The mount to the left is Sigfrid's grave, on which his horse Grane in seated; the man in front of it is Hagen. (3) In the centre horse and grave are repeated; Gudrun, mourning. (2) To the right, Brünhild (the middle figure), inciting Gunther and Hagen to the murder of Sigfrid. As to the figures (1), etc., cf. above p. 7, note 1. The words risci "darkness" (cf. ib., and p. 9, note 4), and wudu "wood" are thought to refer to scene (3). I am as little convinced by this explanation as Napier is; least of all by the view taken of scene (1), because there is nothing to correspond to this feature (Grane in clothes, and with branches in his hoofs) in the saga. Also Wülker rejects this part of the explanation, while two notes of exclamation modify Holthausen's consent.
- <sup>1</sup> Napier and Holthausen refer to O. Saxon Judeo (Kluge, Zeitschr. f. rom. Phil., XX, p. 328).
- An attempt to explain the superfluous -u of Giupeasu and at the same time the incorrect a of fugiant is made by Burg in the following excursus, which he kindly places at my disposal. Starting from the runic lines he remarks: "The chief contents of these two lines are undoubtedly and indubitably, 'Here fight Titus and the Jews.' Just as indubitable, although not so undoubted, however, is that, with this rendering, the last, quite distinct, rune U is totally redundant. That the Jews should, on the other side of the Channel, ever have been called giupeasu is a — cruel idea. For what, and from where, then, this U? The right half of the same panel, along the upper border, in Roman characters bears the line, bicfugianthibroaling, and on the side border, running downwards, the runic line AFITATORES. The main contents are again clear; for whether we translate, 'Here (the) inhabitants of Jeru-

links: DOM Unten rechts: GISL Diese Wörter verstehe ich wie Stephens und Sweet als dôm "Urteil" und gîst "Geisel".1

Wegen der Skulpturen sehe man die Tafel.

#### 5. LINKE SEITE (TAFEL V).

Links: OPLÆUNNEG Oben: ROMWALUSANDREUMWALUST-WŒGEN Rechts: GIBROPÆR Unten: AFŒDDÆHIÆWYLIFINROMÆ-CÆSTRI Zum Schluss drei Punkte.

D. h. Ûplæ unnêg | Rômwalus and Rêumwalus | twêgen gi-Der Heimat unnahe (fern) Romulus und Rem(ul)us zwei Gebrôpær | ûfêddæ hîæ wylif | in Rômæ-cæstri brüder es fütterte sie die Wölfin in der Stadt Rom.<sup>2</sup>

In unnêg g statt h (wie in fegtap). Das A zu Anfang der untern Zeile wie Stephens und Sweet zum Vorhergehenden zu ziehen (gibrôpæra fæddæ), scheint mir verfehlt. Wylif mit Svarabhaktivokal i.

Keine regelmässigen Verse, doch nicht ohne Stabreim und absichtlichen Rhythmus. *Oplæ unnêg* wäre ein allitterirender Typus A2 b. Die Darstellung illustrirt den Text.

#### IV. ALTER UND HERKUNFT DES KÄSTCHENS.

Stephens setzte das Kästchen zweifelnd ins 8. Jh. S. A. Brooke, Early English Literature 1 (London 1812), S. 84, nimmt wegen der Vermengung römischer und germanischer Sage, Binz, a. a. 0., S. 188, und Symons, a. a. 0., S. 626, aus sprachlichen Gründen die Zeit vor 750

'hier fliehen (die) Einwohner Jerusalems' oder 'hier fliehen aus Jerusalem (dessen) Einwohner' macht keinen erschütternden Unterschied. Doch zu der einen Übersetzung wie zu der andern stimmt wieder eine Kleinigkeit absolut nicht, nämlich das A von fugiant. Dies lateinische A und jenes runische U hellen sich aber beide mit einem Schlage auf, sobald wir die angeführten Zeilen alle in einem Zuge hinter einander weg lesen; denn nichts ist selbstverständlicher als dass in einem HER FEGTAP TITUS END GIUPEAS U hie fugiant hierusalim AFITATORES das U eine Entstellung aus UT ist. Ob eine aus UT oder aber eine aus ut, wäre zwar sehr wissenswert, ist jedoch schwerlich sicher zu entscheiden." (Hamburg, 3. Juni 1900). Bradley (und Napier) sowie Holthausen vermuten: Giupea sumæ.

¹ So auch Napier. Wadstein nimmt gîsl als Kollektivum oder plurales Neutr. = "Gefangene" und denkt zugleich an Haighs Vorschlag, dass dôm gisl den Namen des Verfertigers des Kästchens wiedergeben.

<sup>2</sup> Wadstein beginnt die Inschrift mit Rômwalus und zieht ôplæ unnêg als schluss zu Âfæddæ etc., was in der That einen besseren Sinn gibt.

<sup>a</sup> Auch Napier und Wadstein lesen âfæddæ.

Lower border, to the left: DOM Lower border, to the right: GISL These words I take to mean, as Stephens and Sweet do, "dom" (judgment), and "hostage." 1

For the carvings cf. the Plate.

#### 5.—LEFT SIDE (PLATE V).

Left border: Oblæunneg Upper border: ROMWALUSAND-REUMWALUSTWŒGEN Right border: GIBRObæR Lower border AFŒDDÆHIÆWYLIFINROMÆCÆSTRI At the end three dots.

I. e., Oplæ unneg | Rômwalus and Rêumwalus | Romulus and Rem(ul)us, twægen gibrôpær | afændæ hîæ wylif in Rômæ-cæstri two brothers, the she-wulf fed them in the city of Rome.

In unneg, g instead of h (as in fegtap). I do not think it necessary to connect the A at the beginning of the bottom line with the preceding word, as Sweet and others do.<sup>8</sup> Wylif, with svarabhacti-vowel i.

Not regular verses, yet not without alliteration and intentional rhythm. Ôplæ unnêg would be an alliterating type A2b.

The carving illustrates the text.

#### IV.-DATE AND PLACE OF ORIGIN OF THE CASKET.

Stephens placed the casket doubtfully in the 8th century. Mr. S. A. Brooke, in *Early English Literature*, vol. I (London 1892), p. 84, on account of the intermixture of Roman and Teutonic tradition, adopts the time before 750 A. D.; as also Binz, l. c., p. 188, and Symons, l. c., p. 626,

salem are fleeing,' or, 'Here are fleeing out of Jerusalem (its) inhabitants,' does not make any deeply affecting difference. Yet with either translation again one little thing will on no account agree, viz. the A of FUGIANT. This Roman A and the runic U are, however, elucidated at once as soon as we read all the lines in question continuously, at a stretch: for nothing is more self-evident than that in a HER FEGTAP TITUS END GIUPEAS U MIC FUGIANT HIERUSALIM AFITATORES the U is a corruption of UT. Whether of UT, or of UT, would certainly be worth knowing, but can hardly be decided." (Hamburg, June 3, 1900.) Bradley (and Napier) as also Holthausen suggest, Giupêa sume.

' So also Napier. Wadstein takes gisl as a collective noun, or as neuter plural, meaning, "prisoners," at the same time recalling Haigh's suggestion that dôm gisl represent the name of the maker of the casket.

"Wadstein begins the inscription with Rômwalus, and connects ôplæ unnêg as the end of the sentence with Âfôddæ, etc., which indeed gives a better sense.

\* Also Napier and Wadstein read afæddæ.

an. Binz erwähnt i für späteres e in unbetonten Silben, eu für eo und das -u von flodu. Ausser i kommt auch das häusige æ für späteres e in Betracht. Das Unterbleiben der Brechung in hærm (über warb s. u.) ist für ein höheres Alter nicht beweisend, jedoch beachtenswert; ebenso særdun für sårodun, und noch mehr der Lokativ cæstri. Dass der Svarabhaktivokal in berig und wylif wenigstens im Norden kein Zeichen jüngeren Datums ist, zeigt z. B. burug auf der Bewcastler Säule.

Sweet meint, O. E. Texts, S. 127, die Inschrift des Kästchens enthalte keine entschieden northumbrischen Formen. Immerhin weisen auf das Gebiet nördlich der Themse der Abfall des in sefa und die sog. Palatumlaute in unnêg, drîgip (aus \*drîogip), fegtap, bergæ, fergen und berig. Das æ in cæstri, das a in warp, der Abfall des n in sefa und die Endung -æp statt -ip in sitæp sind eher northumbrisch als merzisch. Ich glaube, dass das Kästchen in Northumbrien, und zwar um 700 entstanden ist.

In Bezug auf die Skulpturen fehlt mir das sachverständige Urteil. Jedoch scheint ihre Datirung, wie bei den Denkmälern in Bewcastle und Ruthwell, schwieriger als die der Sprachformen. Ich werde mich freuen, die Ansicht der Archäologen über diese Frage zu hören.

Marburg, im März 1901.

W. V.

do, for linguistic reasons. Binz mentions i, for later e, in unaccented syllables, eu for eo, and the -u of flôdu. Besides i, also the frequent æ, for later e, is to be noted. There being no "breaking" in hærm (as to warp, see below) does not exactly prove an earlier date, but must not be overlooked; the same applies to særden for sarodun, and still more to the loc. case cæstri. That the svarabhacti-vowel of berig and wylif is, at least in the north, not a sign of lateness, is shown by burug, on the Bewcastle column.

In his O. E. Texts, p. 127, Sweet says that there are no distinctively Northumbrian forms in our inscription. At all events the loss of n in sefa and the so-called palatal mutation in unneg, drigip (from \*driogip), fegtup, bergæ, fergen and berig point to the part of the country north of the Thames. The æ in cæstri, the a in warp the loss of n in sefa, and the ending -æp, instead of ip, in sitæp are rather Northumbrian than Mercian. I believe the casket to have taken its origin in Northumbria, about 700 A. D.4

As to the sculptured parts, I am not a competent judge. They, however, as in the case of the Bewcastle and Ruthwell monuments, appear to be more difficult to date than the linguistic forms. I shall be glad to learn what archæologists have to say on that question.

Marburg, March, 1901.

W.V.

<sup>1</sup> Erta übergehe ich hier und unten bei sefa als zweifelhaft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Späte und unanglische Formen wie Myrcna (für Mercna), die Maughan und Haigh zu lesen glaubten, kommen in dieser Inschrift nicht wirklich vor: Vgl. meine Schrift Die northumbrischen Runensteine, Marburg 1895, S. 14 ff. u. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Nach einem von Napier herangezogenen Artikel von H. Bradley in der Academy, 17. Febr. 1883, S. 116, ist der Abfall des n für Northumbrien geradezu beweisend. Die Form sitæp korrigirt Napier in sitäp, da -æp statt -ip (Sievers, Age Gr., § 258, Anm. 3) nur in den Glossen des 10. Jhs. vorkomme. Ich sehe darin mit Wadstein eher eine Übertragung (aus der 2. schwachen Konjugation) als einen Fehler.

Wadstein nimmt die Zeit nicht nach 750, Napier den Anfang des 8. Jhs. als Datum an.

<sup>1</sup> Erta I omit here and further on (cf. sefa) as doubtful.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Late and un-Anglian forms such as Myrcna (for Mercna), which Maughan and Haigh thought to read, do not really occur in this inscription. Cf. my dissertation Die northumbrischen Runensteine, Marburg 1895, pp. 14 sqq. and 46.

According to a paper by H. Bradley, Academy, Feb. 17, 1883, p. 116, cited by Napier, the loss on n formally proves Northumbrian origin. Situp is corrected by Napier to sitip, because -wp instead of -ip (Sievers, Ags. Gr.\*, § 258, note 3) is only found in glosses of the tenth century. As Wadstein, I think this form to be due rather to analogy (with the second weak conjugation) than to a mistake.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wadstein assumes the time not later than 750 A. D., Napier the beginning of the eighth century as the probable date.

